
ENTRE ROME ET WASHINGTON : UNE VEILLÉE D’ARME
LE CATHOLICISME AMÉRICAIN À L’ÉPREUVE DU 

TRUMPISME ET LE MAGISTÈRE JURIDIQUE  
DE LÉON XIV

Février 2026

François Mabille /  Chercheur associé,  
directeur de l’Observatoire géopolitique du religieux, IRIS

OBSERVATOIRE 
géopolitique du 
religieux

N O T E



François Mabille / Chercheur associé, directeur de 
l’Observatoire géopolitique du religieux, IRIS

© IRIS - Tous droits réservés

PRÉSENTATION DE L’AUTEUR

François Mabille est chercheur associé à l’IRIS, politologue, spécialiste de 
géopolitique des religions, secrétaire général de la Fédération internationales des 
universités catholique (FIUC) depuis 2016. Il dirige l’Observatoire géopolitique du 
religieux de l’IRIS.

François Mabille a été Professeur (HDR) de sciences politiques à l’Université 
Catholique de Lille (2010-2016) et chercheur statutaire au Groupe Sociétés, 
Religions, Laïcité du Centre National de la Recherche Scientifique. 

PRÉSENTATION DE L’OBSERVATOIRE GÉOPOLITIQUE DU RELIGIEUX

Sous la direction de François Mabille, politologue, spécialiste de géopolitique des 
religions, cet observatoire a pour objectif de bâtir l’édifice nécessaire pour une 
compréhension saine et exacte des enjeux s’imposant au monde contemporain à 
travers les questions du Sacré. 

Ses prérogatives sont : identification et explicitation des points crisogènes 
contemporains ; suggestions pour éviter à ces derniers de prendre des dimensions 
incontrôlables ; retours sur des exemples historiques permettant de mieux 
comprendre les logiques du moment.

L’Observatoire est co-animé avec le Centre international de recherche et d’aide à 
la décision (CIRAD-FIUC).

@InstitutIRIS

institut_iris

IRIS

IRIS - Institut de relations internationales et stratégiques

iris-france.org

@InstitutIRIS



 

1 
 

La séquence ouverte par le retour de Donald Trump à la Maison-Blanche et par l’élection 

concomitante d’un pape américain, Léon XIV, a fait entrer le catholicisme transatlantique dans 

une phase de tension silencieuse mais structurante, qui ne relève ni de l’anecdote 

conjoncturelle ni d’un simple désaccord moral, mais d’un affrontement plus profond sur la 

nature même de l’autorité, du droit et des médiations institutionnelles dans l’ordre politique 

contemporain. En février, l’annonce selon laquelle Léon XIV ne se rendra pas aux États-Unis 

en 2026, malgré son origine nationale, ne constitue pas un détail logistique ou pastoral, mais 

un acte diplomatique hautement signifiant, révélateur d’un rapport de force latent entre 

Rome, une partie de l’épiscopat américain, et un pouvoir exécutif qui revendique une lecture 

souverainiste et transactionnelle du politique. 

L’ÉPISCOPAT AMÉRICAIN FACE AU TRUMPISME : OPPOSITION SANS 

RUPTURE, CONFLICTUALITÉ ASSUMÉE 

Contrairement à une lecture simplificatrice qui opposerait un catholicisme américain 

massivement aligné sur le trumpisme à un Vatican isolé, la réalité ecclésiale est plus nuancée 

et plus sophistiquée institutionnellement parlant. Une part significative de l’épiscopat des 

États-Unis, sans se constituer en force d’opposition frontale, développe depuis le début du 

second mandat de Trump une série de prises de position publiques, de communiqués voire 

d’initiatives juridiques qui traduisent une inquiétude profonde face à certaines orientations 

politiques, en particulier sur les questions migratoires, sociales, et de politique étrangère. 

Cette posture se caractérise par un refus assumé de la personnalisation du conflit, au profit 

d’un registre normatif et juridique, qui permet de contester des politiques sans remettre en 

cause la légitimité institutionnelle de l’État. 

Ce choix n’est pas tactique mais culturel. Il s’inscrit dans une tradition catholique américaine 

où le droit constitutionnel constitue le langage légitime de la conflictualité politique, et où 

l’opposition n’est reconnue comme telle que si elle accepte de se soumettre aux formes 

procédurales du débat public1. Parce qu’il s’est développé comme minorité religieuse dans un 

 
1 Le catholicisme américain constitue une Église minoritaire dans un régime constitutionnel libéral : contrairement à la France 
concordataire, à l’Italie pré-unitaire ou à l’Espagne confessionnelle, le catholicisme américain ne s’est jamais développé dans 
un régime d’Église établie. Au XIXe siècle, les catholiques sont une minorité, souvent suspectée d’allégeance étrangère au 
pape, et confrontée à un environnement majoritairement protestant. Ils ne peuvent pas obtenir de privilège politique direct. 
Ils doivent défendre leur liberté dans le cadre du Premier Amendement (libre exercice de la religion), de la séparation 
institutionnelle entre Églises et État, et d’un système fédéral où les conflits sont arbitrés par les tribunaux. Ainsi, le 
catholicisme américain apprend très tôt que sa survie dépend du droit, et non d’un rapport de force politique brut. Trois 
exemples structurants peuvent être rappelés. Les écoles catholiques et l’affaire Pierce v. Society of Sisters (1925) : Dans les 
années 1920, l’Oregon adopte une loi imposant l’école publique obligatoire, ce qui menace directement les écoles 
catholiques. Ce n’est pas par mobilisation de rue que l’Église répond, mais par contentieux constitutionnel. L’affaire remonte 
jusqu’à la Cour suprême. En 1925, la Cour invalide la loi en affirmant que l’État ne peut pas contraindre les parents à renoncer 
à l’éducation privée. Ce moment est fondateur car le catholicisme américain comprend alors que la défense institutionnelle 



 

2 
 

système fondé sur le Premier Amendement et la séparation institutionnelle des Églises et de 

l’État, le catholicisme américain a appris à défendre ses intérêts non par la recherche de 

privilèges politiques, mais par le recours au contentieux constitutionnel. Des affaires 

fondatrices comme Pierce v. Society of Sisters en 1925, jusqu’aux litiges contemporains sur la 

liberté religieuse, ont inscrit durablement l’Église dans une culture procédurale où le droit 

constitue le mode normal d’expression du désaccord. Le conflit y est admis, à condition qu’il 

s’exerce dans le cadre des institutions et par le respect des formes juridiques. La culture 

politique du catholicisme américain, façonnée par plus d’un siècle de recours au contentieux 

constitutionnel et par l’intégration progressive dans un système de séparation des pouvoirs, 

valorise une conflictualité procédurale, où le désaccord s’exprime donc à travers les formes 

du droit. Le trumpisme, sans abolir ces institutions, en modifie cependant la hiérarchie 

symbolique, en valorisant la décision souveraine, la personnalisation du pouvoir et la défiance 

à l’égard des médiations judiciaires ou administratives2. La tension actuelle ne porte donc pas 

seulement sur des politiques spécifiques, mais sur la manière même de concevoir la légitimité 

du conflit et la place du droit dans l’ordre politique. 

Depuis le retour de Trump, les interventions de la Conférence des évêques catholiques des 

États-Unis, qu’il s’agisse de critiques des expulsions de masse, de la dénonciation de certaines 

pratiques de l’ICE ou du recours contentieux contre la suspension de financements fédéraux 

destinés à l’accueil des réfugiés, relèvent toutes de cette même logique : transformer une 

 
passe par le recours judiciaire. 2) Les affaires de financement et de liberté religieuse (XXe siècle) : Durant tout le XXe siècle, 
les catholiques s’engagent dans des contentieux relatifs aux aides publiques aux écoles confessionnelles, aux symboles 
religieux, et à la liberté d’organisation interne. Plutôt que de contester le principe de séparation, ils en demandent une 
interprétation protectrice. C’est un catholicisme qui plaide devant la Cour suprême, pas un catholicisme qui conteste l’ordre 
constitutionnel. 3) Les conflits bioéthiques et Burwell v. Hobby Lobby (2014) : lorsque l’administration Obama impose 
certaines obligations liées à la couverture contraceptive, des acteurs catholiques et conservateurs saisissent les tribunaux. Là 
encore, la bataille est juridique : elle mobilise le Religious Freedom Restoration Act, non une logique de rupture 
institutionnelle. Il apparaît ainsi que même les acteurs les plus conservateurs choisissent le terrain du droit. 
Aux États-Unis, le conflit politique est souvent judiciarisé. Les grandes batailles sociétales passent par :la Cour suprême, les 
cours fédérales, et les recours constitutionnels. Ce modèle produit une culture spécifique : le conflit est acceptable s’il 
respecte la procédure. On peut contester vigoureusement une politique, mais on doit le faire par mémoires juridiques, 
recours formels, argumentation constitutionnelle. Cette logique façonne profondément l’épiscopat américain contemporain. 
Actuellement, quand les évêques américains contestent certaines politiques migratoires de l’administration Trump, ils 
publient des déclarations argumentées juridiquement, soutiennent des recours, invoquent le droit international et 
constitutionnel. Ils ne contestent pas la légitimité de l’élection. Ils n’attaquent pas la structure institutionnelle. Ils utilisent le 
droit contre la décision. C’est exactement l’héritage de cette tradition minoritaire. 
 
2 Le trumpisme introduit une inflexion notable dans ce paysage. Il ne supprime pas les institutions, mais il en modifie la 
hiérarchie symbolique. Plusieurs traits sont ici significatifs : une personnalisation accrue du pouvoir exécutif ; une rhétorique 
de la souveraineté populaire immédiate ; une critique récurrente des juges et des bureaucraties ; une défiance à l’égard des 
médiations intermédiaires, qu’elles soient administratives, universitaires ou internationales. Dans cette logique, la procédure 
peut apparaître non comme une garantie, mais comme un obstacle. Le juge n’est plus l’arbitre neutre d’un conflit légitime, 
mais parfois présenté comme un acteur politique hostile. Les institutions intermédiaires deviennent suspectes d’entraver la 
volonté populaire. La décision tend à être valorisée pour sa rapidité et son efficacité plutôt que pour sa conformité 
procédurale. 
 



 

3 
 

critique morale en contrainte institutionnelle potentielle par le détour du droit. Ce 

positionnement, que l’on pourrait qualifier de juridico-pastoral, place l’épiscopat américain 

dans une relation paradoxale avec le pouvoir trumpien. Il ne s’agit ni d’une résistance 

spectaculaire ni d’un alignement silencieux, mais d’une tension permanente, fondée sur la 

défense de médiations normatives que l’exécutif tend précisément à délégitimer. Cette 

situation explique à la fois la visibilité croissante des désaccords et leur caractère feutré, 

parfois jugé insuffisant par certains acteurs catholiques plus militants, mais cohérent avec une 

conception ecclésiale de la responsabilité politique. Et le positionnement de l’épiscopat doit 

s’apprécier aussi en fonction d’une opinion publique catholique dont le soutien au président 

Trump a peu fléchi depuis son retour au pouvoir3. 

 

ROME ET LA SYNODALITÉ : UNE CONFLICTUALITÉ GOUVERNÉE PAR 

LA MÉDIATION 

Cette posture de l’épiscopat américain ne peut être comprise indépendamment de sa relation 

à Rome et de la manière dont la synodalité, telle qu’elle tend à progressivement s’interpréter 

comme méthode de gouvernement ecclésial, reconfigure les rapports entre centre et 

périphéries. Loin d’une logique de commandement vertical, la diplomatie romaine 

contemporaine semble privilégier une circulation des positions, des expériences et des 

alertes, dans laquelle les conférences épiscopales et quelques cardinaux jouent un rôle de 

capteurs locaux des tensions politiques et sociales. Dans ce cadre, les prises de position 

américaines ne sont ni désavouées ni instrumentalisées par le Saint-Siège, mais intégrées dans 

une lecture plus large des recompositions de l’ordre international. 

Juriste de formation, profondément marqué par la culture constitutionnelle américaine mais 

aussi par la tradition multilatéraliste du Saint-Siège, Léon XIV développe un magistère 

diplomatique qui privilégie systématiquement le rappel des cadres juridiques existants, qu’il 

s’agisse du droit international humanitaire, des droits fondamentaux ou des engagements 

multilatéraux. Son refus de se rendre aux États-Unis au début de son pontificat, loin d’être 

une prise de distance affective, peut être lu comme un choix stratégique visant à éviter toute 

 
3 Chip Rotolo et Gregory A. Smith, « White Evangelicals Remain among Trump’s Strongest Supporters, but They’re Less 
Supportive Than a Year Ago », Pew Research Center, 9 février 2026, https://www.pewresearch.org/short-
reads/2026/02/09/white-evangelicals-remain-among-trumps-strongest-supporters-but-theyre-less-supportive-than-a-year-
ago/. 

https://www.pewresearch.org/short-reads/2026/02/09/white-evangelicals-remain-among-trumps-strongest-supporters-but-theyre-less-supportive-than-a-year-ago/?utm_source=chatgpt.com
https://www.pewresearch.org/short-reads/2026/02/09/white-evangelicals-remain-among-trumps-strongest-supporters-but-theyre-less-supportive-than-a-year-ago/?utm_source=chatgpt.com
https://www.pewresearch.org/short-reads/2026/02/09/white-evangelicals-remain-among-trumps-strongest-supporters-but-theyre-less-supportive-than-a-year-ago/?utm_source=chatgpt.com


 

4 
 

captation symbolique de sa figure par des courants politiques ou idéologiques qui entendent 

instrumentaliser le christianisme à des fins nationales. 

 

CATHOLICISMES CONCURRENTS AUX ÉTATS-UNIS : 

INSTITUTIONNALISME, NATIONALISME ET GUERRE CONTRE LES 

MÉDIATIONS 

La tension actuelle ne se joue pas seulement entre Rome et Washington, mais au sein même 

du catholicisme américain. D’un côté, un catholicisme institutionnel, porté par une partie de 

l’épiscopat, par les universités catholiques et par de nombreux acteurs sociaux, qui défend 

une conception pluraliste et juridiquement encadrée de la liberté religieuse, pensée comme 

un rempart contre l’intrusion de l’État et comme une garantie de l’autonomie ecclésiale. De 

l’autre, un catholicisme nationaliste, minoritaire numériquement mais très visible 

médiatiquement, qui s’inscrit dans la galaxie idéologique du mouvement MAGA et partage 

avec lui une méfiance radicale à l’égard des institutions intermédiaires, qu’il s’agisse des 

tribunaux, des universités ou des organisations internationales. Ce second courant ne se 

contente pas de mener une guerre culturelle classique. Il participe d’une dynamique plus 

profonde de délégitimation de ce que certains « théoriciens » (Curtis Yarvin par exemple) 

appellent la « cathédrale », entendue comme l’ensemble des médiations normatives 

(juridiques, universitaires, médiatiques) qui transforment la puissance en responsabilité et 

ralentissent la décision politique. Dans cette perspective, le droit n’est plus perçu comme une 

garantie, mais comme un obstacle ; les institutions ne sont plus des cadres de régulation, mais 

des entraves à la souveraineté populaire ou nationale. C’est précisément cette vision qui entre 

en opposition frontale avec la tradition catholique, fondamentalement attachée à la limitation 

du pouvoir et à la reconnaissance de normes supérieures à la décision politique immédiate. 

 

UNIVERSITÉS CATHOLIQUES ET ACCU : LE DROIT COMME LIGNE DE 

DÉFENSE INSTITUTIONNELLE 

Les débats récents (février 2026) au sein de l’Association of Catholic Colleges and Universities 

illustrent de manière exemplaire cette recomposition. Face aux pressions fédérales, aux 

conditionnalités financières et aux injonctions normatives, les universités catholiques ne se 

présentent plus seulement comme des espaces de transmission intellectuelle, mais comme 



 

5 
 

des institutions constitutionnelles au sens fort, mobilisant explicitement la liberté religieuse 

comme un droit fondamental destiné à protéger leur mission. Ce glissement est décisif. Il 

traduit une prise de conscience selon laquelle la survie institutionnelle du catholicisme 

éducatif passe désormais par une réappropriation du langage juridique, dans un contexte où 

les compromis pragmatiques apparaissent de moins en moins tenables. Des universités aussi 

différentes que Notre Dame, Georgetown ou la Catholic University of America sont 

concernées. Cette stratégie rejoint, sur le plan international, celle du pape Léon XIV. Qu’il 

s’agisse de son premier voyage en Turquie, de ses prises de position sur le Liban ou de ses 

appels répétés au respect du droit dans les conflits contemporains, le pontife développe une 

diplomatie normative, fondée sur le rappel constant de cadres juridiques partagés, sans jamais 

basculer dans la dénonciation frontale. Cette approche, à la fois prudente et exigeante, vise à 

préserver la capacité du Saint-Siège à dialoguer avec des régimes autoritaires ou illibéraux, 

tout en maintenant une ligne claire sur la dignité humaine et la protection des minorités. 

 

UNE INFLUENCE DES PRÉLATS ÉTATS-UNIENS À ROME ? 

Toute tentative d’appréhender l’influence des évêques et cardinaux états-uniens à Rome à 

partir du seul décompte des postes occupés dans la Curie romaine se heurte rapidement à ses 

propres limites. Le pouvoir ecclésial ne fonctionne ni comme une hiérarchie administrative 

classique, ni comme un système de lobbying politique comparable à ceux observés dans les 

régimes séculiers. Il est à la fois beaucoup plus diffus, cumulatif, relationnel et surtout 

profondément inscrit dans le temps long. Un prélat peut ainsi disposer d’une visibilité 

médiatique considérable tout en demeurant marginal dans les processus décisionnels 

romains, tandis qu’un autre, peu exposé publiquement, peut exercer une influence décisive 

par sa position institutionnelle ou par la confiance dont il bénéficie au sein des cercles 

dirigeants du Saint-Siège. C’est pourquoi l’analyse impose de substituer au réflexe du 

classement une grille d’évaluation croisant plusieurs dimensions du pouvoir ecclésial, sans 

jamais céder à la psychologie des acteurs ni à l’attribution d’intentions supposées. 

Un premier niveau d’analyse concerne l’influence institutionnelle formelle, entendue comme 

la capacité à peser directement sur le gouvernement de l’Église universelle. Cette forme 

d’influence, la plus rare mais aussi la plus structurante, se manifeste par l’exercice de 

responsabilités exécutives au sein de la Curie, par l’occupation de fonctions transversales ou 

par la capacité à fixer un agenda décisionnel. Dans le cas américain, cette influence a 

longtemps été quantitativement limitée, mais qualitativement concentrée dans des nœuds 



 

6 
 

stratégiques. Le cas du cardinal Kevin J. Farrell4 est ici emblématique. À la tête du Dicastère 

pour les laïcs, la famille et la vie, et investi de la fonction de camerlingue, Farrell dispose d’un 

levier institutionnel réel, tout en incarnant une figure relativement peu clivante sur le plan 

idéologique, ce qui renforce paradoxalement son efficacité. Plus décisive encore fut la position 

occupée par Robert F. Prevost avant son élection comme pape Léon XIV : en tant que préfet 

du Dicastère pour les évêques, il exerçait une influence directe sur les nominations 

épiscopales à l’échelle mondiale, façonnant ainsi le visage futur de l’Église bien au-delà du seul 

espace américain. Cette concentration de responsabilités montre que l’influence américaine 

à Rome ne repose pas sur une présence massive, mais sur l’occupation ponctuelle de postes 

où se joue le temps long de la gouvernance ecclésiale. 

Un second axe d’analyse porte sur l’influence normative et doctrinale, c’est-à-dire sur la 

capacité à produire ou à stabiliser des cadres interprétatifs considérés comme légitimes par 

le centre romain. Cette influence ne se mesure ni en titres ni en fonctions, mais dans la 

participation aux processus synodaux, dans l’implication en amont des débats doctrinaux et 

dans la réception effective des prises de position par les instances romaines. C’est sur ce 

terrain que se révèle avec le plus de netteté la fracture interne du catholicisme américain. 

D’un côté, un pôle normatif-juridique, incarné par des figures comme Blase J. Cupich5, Robert 

McElroy6 ou Joseph W. Tobin, dont les interventions s’inscrivent dans un langage de 

médiation, de procédure et de droit, et trouvent ainsi une résonance réelle dans les débats 

romains contemporains, notamment sur la synodalité, la morale sociale ou la liberté 

religieuse. De l’autre, un pôle identitaire et conflictuel, dont le cardinal Raymond Leo Burke 

constitue l’exemple le plus visible : omniprésent dans l’espace médiatique catholique 

conservateur, Burke dispose d’une forte capacité de mobilisation symbolique, mais son 

discours, en décalage croissant avec les orientations du magistère romain, peine à produire 

des effets normatifs durables. Cette asymétrie révèle un point central : l’influence doctrinale 

américaine pèse à Rome lorsqu’elle accepte les règles implicites du jeu romain, et se 

marginalise lorsqu’elle adopte une logique de confrontation identitaire. 

Un troisième axe, souvent sous-estimé, concerne l’influence relationnelle et réticulaire, c’est-

à-dire la capacité à activer des réseaux de confiance au sein de la Curie et au-delà, 

indépendamment de toute charge formelle. Rome fonctionne largement sur la base de 

 
4 Église catholique en France, « Qui est le cardinal Kevin Farrell, homme-clé en cas de décès du Pape ? », Église catholique en 
France, consulté le 19 février 2026, https://eglise.catholique.fr/vatican/359513-camerlingue-et-chambre-apostolique/. 
5 Le Grand Continent, « Cardinal Blase Cupich », Le Grand Continent (site web), consulté le 18 février 2026, 
https://legrandcontinent.eu/fr/p/cardinal-blase-cupich/.  
6 Centre catholique des médias, « Le cardinal McElroy à Washington: un signal à l’intention de Trump », Cath.ch, 6 janvier 
2025, https://www.cath.ch/newsf/le-cardinal-mcelroy-a-washington-un-signal-a-lintention-de-trump/.  

https://eglise.catholique.fr/vatican/359513-camerlingue-et-chambre-apostolique/?utm_source=chatgpt.com
https://legrandcontinent.eu/fr/p/cardinal-blase-cupich/?utm_source=chatgpt.com
https://www.cath.ch/newsf/le-cardinal-mcelroy-a-washington-un-signal-a-lintention-de-trump/?utm_source=chatgpt.com


 

7 
 

relations personnelles, de circulations informelles d’informations et de signaux faibles, en 

particulier dans les périodes de transition ou d’incertitude. Dans cette configuration, des 

figures comme le cardinal James M. Harvey7, archiprêtre de la basilique Saint-Paul-hors-les-

Murs, illustrent une influence moins visible mais persistante, fondée sur un capital relationnel 

accumulé au fil du temps plutôt que sur une autorité doctrinale ou institutionnelle directe. De 

même, certains cardinaux américains en poste diocésain, sans résider à Rome, exercent une 

influence intermittente mais ciblée par leur capacité à intervenir dans des moments clés, à 

relayer des alertes ou à servir d’intermédiaires entre des acteurs locaux et le centre romain. 

Cette dimension relationnelle explique pourquoi l’influence américaine à Rome apparaît 

souvent discrète, mais rarement inexistante. 

Enfin, un quatrième axe permet de saisir la dimension symbolique et géopolitique de 

l’influence, c’est-à-dire la capacité d’un prélat à incarner, aux yeux de Rome et du reste du 

monde catholique, une certaine image de l’« Amérique catholique ». Cette dimension est 

profondément ambivalente. Une forte visibilité internationale peut renforcer la capacité 

d’agenda d’un acteur, mais elle peut aussi rigidifier les positions et susciter une méfiance 

accrue du Saint-Siège, soucieux d’éviter toute nationalisation de son magistère. Le contraste 

entre Raymond Leo Burke8, dont la visibilité médiatique est maximale mais l’efficacité 

institutionnelle minimale, et Léon XIV, dont la stature globale s’accompagne d’une 

neutralisation consciente de toute captation nationale, est à cet égard révélateur. Rome se 

méfie structurellement des figures trop explicitement « américanisées », et privilégie celles 

capables de désinscrire leur discours de tout cadre national identifiable. 

L’articulation de ces quatre axes permet une synthèse interprétative essentielle pour 

comprendre la phase actuelle. L’influence des prélats états-uniens à Rome ne repose ni sur 

leur nombre ni sur une domination institutionnelle directe, mais sur une combinaison instable 

entre quelques leviers stratégiques, une capacité normative profondément inégale et des 

réseaux relationnels différenciés. Le catholicisme américain est influent à Rome lorsqu’il 

accepte de se penser comme un acteur de médiation juridique et multilatérale ; il est à ce jour 

plus marginal lorsqu’il cherche à imposer une logique identitaire ou nationaliste peu 

compatible avec la culture institutionnelle du Saint-Siège. Cette lecture éclaire directement le 

positionnement de Léon XIV, qui ne s’oppose pas à « l’Amérique » en tant que telle, mais 

arbitre entre deux catholicismes américains concurrents, tentant de surmonter une 

 
7 Conclavoscope, « James Michael Harvey », Conclavoscope (site web), consulté le 18 février 2026, 
https://conclavoscope.com/fr/cardinal/james-michael-harvey/.  
8 Cardinaux : Raymond Burke, Cardinaux.la-croix.com, consulté le 18 février 2026, https://cardinaux.la-
croix.com/cardinaux/burke. 

https://conclavoscope.com/fr/cardinal/james-michael-harvey/?utm_source=chatgpt.com
https://cardinaux.la-croix.com/cardinaux/burke
https://cardinaux.la-croix.com/cardinaux/burke


 

8 
 

« polarisation » profonde et de réunifier des évêques en privilégiant clairement le langage du 

droit, des institutions et du temps long. 

 

CARTOGRAPHIER L’INFLUENCE CATHOLIQUE ÉTATS-UNIENNE À 

ROME : HIÉRARCHIE, ORGANISATIONS ET MÉDIATIONS 

NORMATIVES 

Se limiter aux évêques et cardinaux pour tenter d’évaluer l’influence du catholicisme états-

unien à Rome, approche strictement institutionnelle, serait méconnaître la manière dont le 

pouvoir catholique s’exerce concrètement dans le système romain, où l’autorité ne se confond 

ni avec la hiérarchie formelle ni avec la visibilité publique, mais se déploie à travers un 

ensemble de médiations juridiques, financières, humanitaires et symboliques. Rome ne 

fonctionne pas comme une administration centralisée classique, mais comme un écosystème 

normatif, au sein duquel des acteurs non épiscopaux peuvent exercer une influence durable 

sur les orientations du Saint-Siège, dès lors qu’ils parlent le langage officiellement « légitime » 

du Vatican, à savoir celui de l’universalité, du droit et du temps long. 

Dans cette perspective, l’influence catholique américaine doit être analysée à partir d’un 

triptyque articulant la hiérarchie épiscopale, les organisations catholiques transnationales et 

les réseaux normatifs informels, ces trois niveaux interagissant de manière différenciée avec 

Rome. Les évêques et cardinaux états-uniens évoqués, lorsqu’ils disposent de responsabilités 

curiales ou d’un capital relationnel romain, peuvent influer directement sur les processus 

décisionnels, notamment en matière de nominations, de synodalité ou de diplomatie 

ecclésiale. Toutefois, leur influence demeure contrainte par une méfiance structurelle du 

Saint-Siège à l’égard de toute nationalisation excessive du catholicisme, méfiance encore 

accrue dans le cas américain en raison du poids géopolitique des États-Unis. 

C’est précisément dans cet interstice que s’insèrent les grandes organisations catholiques 

nord-américaines, dont certaines jouent un rôle de premier plan dans la circulation des 

normes, des ressources et des priorités pastorales entre les États-Unis et Rome. Leur influence 

ne repose pas sur une capacité de commandement, mais sur une fonction de médiation. Le 

cas de Catholic Relief Services (CRS) est à cet égard emblématique. Organisation humanitaire 

officiellement liée à la Conférence des évêques catholiques des États-Unis, CRS est devenue 

au fil des décennies l’un des principaux opérateurs catholiques de l’aide humanitaire 

mondiale, disposant de budgets considérables, d’un accès direct aux grandes agences 

internationales et d’une présence de terrain dans des zones de crise majeures. Son influence 



 

9 
 

sur Rome ne passe pas par la revendication idéologique, mais par la production de faits 

humanitaires, de données empiriques et de diagnostics sociaux, qui alimentent directement 

le magistère social du Saint-Siège. CRS contribue ainsi à structurer la perception romaine des 

crises migratoires, alimentaires ou sanitaires, non pas en imposant une ligne américaine, mais 

en fournissant un cadre d’interprétation compatible avec la doctrine sociale de l’Église et avec 

la diplomatie multilatéraliste du Vatican. En ce sens, CRS incarne une forme d’influence 

américaine en partie dé-nationalisée (en partie seulement…), dont la légitimité tient 

précisément à sa capacité à se présenter comme un acteur universel plutôt que comme un 

prolongement de la politique étrangère des États-Unis. 

À l’opposé de ce modèle se situe celui des Knights of Columbus, organisation fraternelle 

catholique puissante, financièrement très dotée et historiquement proche de certains 

courants conservateurs du catholicisme américain. Leur relation à Rome est ambivalente. 

D’un côté, leur soutien financier à des projets vaticanesques, leur engagement en faveur des 

chrétiens persécutés et leur capacité de mobilisation internationale leur confèrent une 

reconnaissance institutionnelle réelle. De l’autre, leur ancrage culturel nord-américain, leur 

proximité avec des lectures identitaires du christianisme et leur inscription dans des batailles 

culturelles occidentales rendent leur influence plus fragile à Rome, surtout dans un contexte 

où le Saint-Siège cherche à se démarquer des logiques de confrontation civilisationnelle. Les 

Knights of Columbus illustrent ainsi une forme d’influence conditionnelle, tolérée tant qu’elle 

s’inscrit dans un registre caritatif ou patrimonial, mais plus limitée dès lors qu’elle tend à 

politiser le religieux ou à projeter une vision occidentalo-centrée du catholicisme. 

La section états-unienne de Pax Christi International occupe une position encore différente. 

Son influence institutionnelle directe à Rome est faible, mais sa capacité normative est réelle 

dans certains cercles du Vatican, en particulier ceux liés aux questions de paix, de 

désarmement et de non-violence. Les prises de position du pape François en faveur de la non-

violence et de la délégitimation de la guerre comme forme de défense obsolète, doit 

beaucoup à ce mouvement international. Pax Christi USA agit moins comme un acteur de 

pression que comme un laboratoire d’idées, contribuant à alimenter un discours catholique 

critique à l’égard des logiques militarisées, y compris lorsqu’elles sont portées par des 

gouvernements occidentaux. Cette posture explique à la fois sa proximité intellectuelle avec 

certains dicastères voire son lobbying auprès d’académies pontificales et sa marginalité 

relative dans les circuits de pouvoir formels. Son influence est diffuse, lente, cumulative, et 

s’inscrit dans le temps long du magistère plutôt que dans l’événement politique. 



 

10 
 

L’influence catholique états-unienne sur Rome ne s’exerce pas uniquement par la hiérarchie 

ecclésiale ou par les grandes organisations humanitaires, mais également à travers un 

écosystème philanthropique structuré, composé de fondations privées, de réseaux de 

donateurs et de think tanks, dont les stratégies diffèrent profondément selon qu’ils cherchent 

à soutenir l’action du Saint-Siège, à orienter les cadres intellectuels du catholicisme 

contemporain ou à promouvoir une lecture normative concurrente de la doctrine sociale et 

morale de l’Église. Cette influence, souvent surestimée dans le débat public, ne repose ni sur 

une capacité de commandement ni sur une prise directe sur les dicastères romains, mais sur 

ce que l’on peut qualifier de diplomatie philanthropique, dans laquelle le financement 

constitue avant tout un instrument de cadrage intellectuel, symbolique ou juridique, et non 

un levier de contrôle institutionnel. 

Parmi les fondations catholiques nord-américaines, la Papal Foundation occupe une place 

singulière et structurellement distincte. Créée à la fin des années 1980, elle se présente 

explicitement comme un outil de soutien direct au pape, finançant des projets éducatifs, 

caritatifs ou ecclésiaux sélectionnés par le Saint-Siège lui-même. Sa gouvernance, qui associe 

de grands donateurs catholiques américains et des cardinaux, pourrait laisser supposer une 

capacité d’influence directe ; or, le fonctionnement concret de la fondation inverse en réalité 

la logique du pouvoir. Les projets soutenus ne sont pas proposés par la fondation à Rome, 

mais validés en amont par les autorités vaticanes, ce qui fait de la Papal Foundation un 

instrument de mise en œuvre des priorités romaines plutôt qu’un acteur d’orientation 

doctrinale. Rome accepte ce soutien précisément parce qu’il s’inscrit dans une logique de 

service et non de conditionnalité, et parce qu’il ne prétend pas intervenir dans les débats 

normatifs internes au catholicisme mondial. 

À côté de ce modèle institutionnel assumé, d’autres fondations philanthropiques américaines 

jouent un rôle important dans le financement de la recherche théologique, de la formation 

pastorale et de l’analyse du fait religieux, sans se définir comme catholiques au sens strict. La 

Lilly Endowment9, bien que non confessionnelle, est ici un acteur central. En soutenant des 

programmes de théologie, des chaires universitaires et des projets de recherche au sein de 

grandes universités catholiques telles que Notre Dame, Georgetown, Fordham ou la Catholic 

University of America, elle contribue à structurer les cadres intellectuels dans lesquels se 

forment des élites ecclésiales appelées à dialoguer avec Rome. Son influence sur le centre 

romain est indirecte mais réelle, non parce qu’elle chercherait à orienter les dicastères, mais 

parce qu’elle façonne les catégories analytiques, théologiques et sociales qui circulent ensuite 

 
9 Lilly Endowment Inc., Lilly Endowment (site web), consulté le 18 février 2026, https://www.lillyendowment.org/.  

https://www.lillyendowment.org/


 

11 
 

vers le Vatican à travers colloques, expertises et processus synodaux. Cette influence est 

d’autant plus acceptée par Rome qu’elle ne se présente jamais comme une pression 

idéologique, mais comme un soutien à la production de savoir. 

À l’opposé de ces logiques institutionnelles se situe un ensemble plus restreint de fondations 

et de réseaux philanthropiques issus du catholicisme conservateur américain, dont la stratégie 

consiste moins à soutenir l’action romaine qu’à structurer un environnement intellectuel 

alternatif, engagé dans les batailles culturelles contemporaines. Le Napa Institute10, fondé par 

l’avocat et entrepreneur catholique Timothy Busch, constitue l’exemple le plus emblématique 

de cette catégorie. Sans financer directement le Vatican ni ses dicastères, le Napa Institute 

soutient des universités, des chaires, des centres de recherche et des conférences 

internationales consacrées aux questions de bioéthique, de liberté religieuse, de droit naturel 

et de défense de la civilisation chrétienne occidentale. Il invite régulièrement des prélats et 

des intellectuels catholiques à dialoguer dans des cadres privés, cherchant à faire émerger une 

contre-élite catholique juridiquement et culturellement armée face aux évolutions sociétales 

contemporaines. Autre structure, l’Alliance Defending Freedom, organisation juridique 

d’origine évangélique mais travaillant régulièrement avec des institutions catholiques 

conservatrices, illustre une autre forme d’influence indirecte. En investissant le contentieux 

constitutionnel et en mobilisant une lecture maximaliste de la liberté religieuse, l’ADF 

participe à la structuration d’un conservatisme juridico-combatif, qui converge 

ponctuellement avec certaines positions catholiques. Toutefois, cette approche, centrée sur 

la judiciarisation des conflits culturels et sur une interprétation fortement nationale du 

Premier Amendement, demeure distincte de la tradition diplomatique et multilatérale du 

Saint-Siège, qui privilégie une conception plus universelle et moins identitaire de la liberté 

religieuse. Rome connaît ces réseaux, les écoute parfois, mais les perçoit comme fortement 

situés dans le contexte politique et culturel américain, ce qui limite structurellement leur 

capacité à influencer le centre romain, soucieux de préserver une parole universelle et non 

alignée sur les catégories de la guerre culturelle occidentale. Dans un registre proche, le Becket 

Fund for Religious Liberty11, organisation juridique non strictement catholique mais largement 

animée par des juristes catholiques, joue un rôle important dans la production d’expertise 

contentieuse sur la liberté religieuse. Son influence sur Rome n’est ni financière ni 

institutionnelle, mais conceptuelle. En contribuant à formuler la liberté religieuse en termes 

de droits fondamentaux opposables à l’État, il alimente un langage juridique qui trouve un 

écho partiel dans certains dicastères, notamment lorsqu’il s’agit de défendre les minorités 

 
10 The Napa Institute, The Napa Institute (site web), consulté le 18 février 2026, https://napa-institute.org/ 
11 The Becket Fund for Religious Liberty, About Us, Becket Fund for Religious Liberty (site web), consulté le 18 février 2026, 
https://becketfund.org/about-us/ 

https://napa-institute.org/?utm_source=chatgpt.com
https://becketfund.org/about-us/?utm_source=chatgpt.com


 

12 
 

religieuses à l’échelle internationale. Toutefois, le Saint-Siège se garde de confondre cette 

approche juridique avec une vision civilisationnelle de la liberté religieuse, et maintient une 

distance critique vis-à-vis des usages politiques qui en sont faits dans le contexte américain. 

Une logique comparable, quoique moins explicitement confessionnelle, se retrouve dans les 

réseaux gravitant autour de l’Acton Institute12, historiquement lié à des donateurs catholiques 

conservateurs, notamment issus de la sphère entrepreneuriale du Midwest. L’Acton Institute 

développe une lecture du catholicisme articulée à l’économie de marché, à la subsidiarité et 

à une critique du providentialisme étatique, et finance des programmes universitaires, des 

publications et des formations intellectuelles pour des leaders catholiques. S’il cherche 

ponctuellement à dialoguer avec Rome sur la doctrine sociale de l’Église, son influence 

demeure limitée, les cadres conceptuels qu’il mobilise étant souvent perçus au Vatican 

comme trop étroitement associés à la culture politique américaine et à une lecture 

économiciste du bien commun. 

Enfin, il convient de mentionner le rôle plus diffus, mais non négligeable, des fondations 

universitaires internes aux grandes universités catholiques états-uniennes, alimentées par des 

donateurs catholiques soucieux de soutenir la recherche en théologie, en droit ou en relations 

internationales. Ces fondations ne poursuivent aucune stratégie romaine explicite, mais leurs 

productions académiques circulent naturellement vers le Vatican, à travers des réseaux 

d’expertise, des consultations synodales et des collaborations ponctuelles avec des dicastères. 

Leur influence est lente, cumulative, et largement dépendante de la capacité des chercheurs 

à formuler leurs analyses dans un langage universalisable, compatible avec la culture 

normative du Saint-Siège. 

L’ensemble de ces éléments conduit à une conclusion théorique centrale pour l’analyse 

géopolitique du religieux : l’influence catholique états-unienne à Rome ne repose pas sur une 

domination hiérarchique, mais sur une concurrence entre modèles d’universalité. Les acteurs 

américains qui pèsent durablement sur Rome sont ceux qui acceptent de se désinscrire d’une 

logique nationale ou identitaire pour investir des registres compatibles avec la culture 

romaine du droit, de la médiation et du multilatéralisme. À l’inverse, les acteurs qui cherchent 

à projeter à Rome les catégories de la guerre culturelle américaine ou du nationalisme 

chrétien se heurtent fréquemment à une résistance structurelle du Saint-Siège, quelle que soit 

leur puissance financière ou médiatique. 

 
12 The Acton Institute for the Study of Religion and Liberty, About, Acton Institute (site web), consulté le 18 février 2026, 
https://www.acton.org/ 

https://www.acton.org/?utm_source=chatgpt.com


 

13 
 

Cette grille de lecture permet de comprendre pourquoi le pontificat de Léon XIV ne constitue 

pas à ce jour une « américanisation » de Rome, mais au contraire une tentative de 

réordonnancement interne du catholicisme américain, valorisant les acteurs capables de 

servir une vision universelle du catholicisme et marginalisant ceux qui entendent subordonner 

l’Église à un projet politique national. C’est dans cette recomposition silencieuse, bien plus 

que dans les affrontements déclarés, que se joue aujourd’hui l’équilibre des influences entre 

les États-Unis et le Vatican. 

 

UN PAPE AMÉRICAIN, MAIS NON TRUMPIEN : VERS UNE VEILLÉE 

D’ARMES NORMATIVE 

Se joue ici l’un des paradoxes les plus féconds de la séquence actuelle. Léon XIV est un pape 

américain, mais il incarne une culture catholique profondément différente de celle des 

courants nationalistes chrétiens. Son rapport au droit, hérité à la fois de la tradition 

constitutionnelle américaine et du multilatéralisme romain, l’éloigne structurellement des 

logiques MAGA, fondées sur la personnalisation du pouvoir, la défiance envers les institutions 

et la valorisation de la décision souveraine. Là où le trumpisme tend à substituer la transaction 

à la norme, le pape réaffirme la centralité des cadres juridiques comme condition de la paix et 

de la coexistence. Dans cette perspective, la phase actuelle peut être décrite comme une 

véritable veillée d’armes. Les lignes de fracture sont tracées, les acteurs identifiés, mais 

l’affrontement reste contenu dans les formes. Il ne s’agit pas d’un schisme ni d’une rupture 

ouverte, mais d’un conflit normatif interne au conservatisme occidental, opposant deux 

visions du christianisme politique : l’une, nationaliste et « décisionniste », cherchant à 

éliminer les médiations ; l’autre, juridico-institutionnelle, attachée à la lenteur du droit et à la 

complexité des institutions. 

L’absence du pape aux États-Unis en 2026, loin d’être un retrait, apparaît alors comme un 

geste d’autorité symbolique, affirmant que le catholicisme romain ne saurait être réduit à une 

religion civile nationale, et que son magistère, y compris lorsqu’il est porté par un pape 

américain, se déploie dans un horizon universel irréductible aux logiques de puissance. C’est 

dans cet écart, plus que dans les déclarations explicites, que se jouent aujourd’hui l’un des 

principaux enjeux géopolitiques du religieux et l’une des oppositions potentielles à Trump 

parmi les plus fécondes. 

 



2 bis, rue Mercœur - 75011 PARIS / France

+ 33 (0) 1 53 27 60 60

contact@iris-france.org

iris-france.org

L’IRIS, association reconnue d’utilité publique, 
est l’un des principaux think tanks français 
spécialisés sur les questions géopolitiques 
et stratégiques. Il est le seul à présenter 
la singularité de regrouper un centre de 
recherche et un lieu d’enseignement délivrant 
des diplômes, via son école IRIS Sup’, ce modèle 
contribuant à son attractivité nationale et 
internationale. 
L’IRIS est organisé autour de quatre pôles 
d’activité : la recherche, la publication, la 
formation et l’organisation d’évènements.

L’expertise stratégique 
en toute indépendance


